
 
VIVÊNCIAS E DESAFIOS NAS TURMAS DE INFANTIL NO PROJETO 

DE EXTENSÃO PORTUGUÊS BRASILEIRO PARA MIGRAÇÃO 

HUMANITÁRIA (PBMIH) 

EXPERIENCES AND CHALLENGES IN KINDERGARTEN CLASSES IN THE 

EXTENSION PROJECT PORTUGUÊS BRASILEIRO PARA MIGRAÇÃO 

HUMANITÁRIA (PBMIH) 

 
TAÍSA BARBOSA ROBUSTE (UFPR)1 

AMANDA DE CARVALHO MICHAELIDES (UFPR)2 
ANDRÉIA SMYK (UFPR)3 

JOSIANE RAMOS DE MEIRA (UFPR)4 
 

Resumo:  
Este trabalho apresenta ações desenvolvidas no âmbito do Projeto de Extensão Português Brasileiro 
para Migração Humanitária (PBMIH) da Universidade Federal do Paraná (UFPR), cujo objetivo 
principal é o de promover práticas educativas voltadas ao acolhimento de refugiados, por meio do 
ensino de Português como Língua de Acolhimento (PLAc) como forma de promover integração e 
senso de pertencimento. Com o aumento da participação de pais e de responsáveis nos cursos, 
identificou-se a necessidade de criar turmas voltadas à infância, possibilitando a continuidade dessas 
famílias no projeto. A partir dessa demanda, o projeto conta com turmas de crianças migrantes, com 
práticas desenvolvidas sob a perspectiva do Português como Língua de Acolhimento com crianças e 
adolescentes - PLAcC (Tonelli; Selbach; Poças, 2024) e conduzidas por professoras/es em formação 
dos cursos de Pedagogia e de Letras. O caráter não estanque das turmas e as barreiras linguísticas 
exigem práticas pedagógicas que fortaleçam a escuta sensível e promovam um ambiente de 
aprendizagem significativo por meio de propostas lúdicas e que valorizem as potencialidades 
individuais e coletivas. Nesse sentido, partimos do princípio da interculturalidade na educação, 
conforme Maher (2007), que destaca o respeito e a valorização da diversidade cultural como um 
processo dinâmico de construção de significados compartilhados. Além disso, recorremos à 
afroperspectiva do “infancializar-se”, proposta por Noguera e Barreto (2018, p. 631), segundo a qual 
“a infância é a condição de possibilidade de experimentação da humanidade individual através da 
vivência com outros seres humanos e afirmação da nossa condição de seres interdependentes”. Ao 
infancializarmos nossa prática dentro do projeto, acolhemos essas diversas infâncias, e, por meio da 
contação de histórias e de propostas que partem da escuta atenta aos interesses das crianças, pensamos 
a nossa prática. Assim, este trabalho tem natureza de relato que indica os desafios e os caminhos 
encontrados no acolhimento de crianças migrantes no âmbito do PBMIH.  

4 Graduanda em pedagogia. Email: andreiasmyk@ufpr.br  
3 Graduanda em pedagogia.  Email: josianemeira227@gmail.com 
2 Graduanda em pedagogia. Email: amandadecmichaelides@gmail.com  

1 Professora Substituta no Setor de Educação da Universidade Federal do Paraná. Formada em Letras, com 
mestrado em Linguística e Língua Portuguesa e doutorado em Estudos Linguísticos pela UNESP. E-mail: 
taisarobuste@gmail.com  

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 

mailto:andreiasmyk@ufpr.br
mailto:amandadecmichaelides@gmail.com
mailto:taisarobuste@gmail.com


 
Palavras-chave: Infância; Migração; PLAcC. 
 
Abstract:  
This paper presents actions developed within the scope of the Extension Project Português 
Brasileiro para Migração Humanitária (PBMIH) at the Universidade Federal do Paraná 
(UFPR), whose main objective is to promote educational practices aimed at welcoming 
refugees through the teaching of Português como Língua de Acolhimento (PLAc) as a means 
to foster integration and a sense of belonging. With the increasing participation of parents and 
guardians in the courses, a need was identified to create classes focused on childhood, 
allowing these families to continue participating in the project. In response to this demand, 
the project now includes classes for migrant children, with practices developed from the 
perspective of Português como Língua de Acolhimento com Crianças e Adolescentes – 
PLAcC (Tonelli; Selbach; Poças, 2024) and conducted by pre-service teachers from the 
Pedagogy and Language programs. The non-linear nature of the classes and the existing 
language barriers require pedagogical practices that strengthen sensitive listening and 
promote a meaningful learning environment through playful activities that value both 
individual and collective potentialities. In this regard, we draw on the principle of 
interculturality in education, as proposed by Maher (2007), who emphasizes respect for and 
appreciation of cultural diversity as a dynamic process of constructing shared meanings. 
Furthermore, we rely on the Afro-perspective of infancializar-se, proposed by Noguera e 
Barreto (2018, p. 631), according to which “a infância é a condição de possibilidade de 
experimentação da humanidade individual através da vivência com outros seres humanos e 
afirmação da nossa condição de seres interdependentes.” By embracing this infancializar-se 
approach in our practice within the project, we welcome these diverse childhoods and, 
through storytelling and activities grounded in attentive listening to the children’s interests, 
we reflect on our pedagogical actions. This paper takes the form of a report that highlights the 
challenges and pathways encountered in welcoming migrant children within the PBMIH. 
Keywords: Childhood; Migration; PLAcC. 
 
 

INTRODUÇÃO 

Meursault, o protagonista de O Estrangeiro (1942), de Albert Camus, não é 

estrangeiro por ter atravessado fronteiras, mas por viver à margem de sua comunidade — 

quase um estrangeiro de si mesmo. Em torno dele, Camus nos convida a pensar o que é 

pertencer e o que é ser visto como o outro. Migrar, afinal, parece também um gesto 

existencial — um deslocamento do corpo, da língua, de si. Mas e quando migrar não é 

escolha? E quando o estrangeiro não busca apenas abrigo, mas um espaço onde possa existir 

plenamente? 

Essa reflexão é mote para se pensar o contexto de migração forçada daqueles que não 

têm escolha, senão a de se deslocar para um lugar - na maioria  das vezes - desconhecido e 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
cuja língua geralmente não é a materna. Em 2013, os efeitos de um cenário migratório em 

constante transformação começaram  a refletir, com mais evidência, na cidade de Curitiba 

(Ruano; Grahl; Peretti, 2016). Foi então que se deu início ao Projeto de Extensão Português 

Brasileiro para Migração Humanitária (PBMIH), da Universidade Federal do Paraná (UFPR). 

O projeto constitui-se como um espaço de encontro intercultural e construção coletiva 

de saberes, com o propósito de promover práticas educativas voltadas ao acolhimento de 

pessoas em situação de refúgio e migração, por meio do ensino de Português como Língua de 

Acolhimento (PLAc). 

Nos últimos anos, com o aumento da participação de famílias nos cursos, emergiu a 

necessidade de atender também às crianças que acompanham pais e responsáveis nas aulas. 

Dessa demanda nasceram as turmas de infantil, voltadas à infância migrante, e conduzidas 

por professoras e professores em formação dos cursos de Pedagogia e de Letras. Os encontros 

acontecem aos sábados pela manhã e, em média, reúnem cerca de dez crianças5. São grupos 

heterogêneos, compostos por diferentes idades, línguas e contatos de maior ou menor grau 

com o universo da leitura e da escrita. 

As práticas pedagógicas desenvolvidas nessas turmas fundamentam-se na arte e na 

ludicidade — por meio de experiências com literatura, música, culinária, argila e brincadeiras 

— e se orientam pelos princípios do Português como Língua de Acolhimento com Crianças e 

Adolescentes (PLAcC) (Tonelli; Selbach; Poças, 2024). Essa abordagem valoriza as línguas, 

culturas e identidades das crianças, promovendo o diálogo intercultural e o reconhecimento 

das múltiplas formas de expressão e aprendizagem. É importante, também, salientar que o 

projeto não busca alfabetizar as crianças, mas trabalhar outros aspectos também específicos, 

tais como: socialização, coordenação motora, entre outros. 

Além disso, inspiradas na Afro-perspectiva do “infancializar-se” (Noguera; Barreto, 

2018), as ações buscam compreender a infância não como uma etapa linear do 

desenvolvimento, mas como uma potência de criação, relação e experimentação da 

humanidade. Ao infancializar a prática pedagógica, o projeto se abre para acolher as 

5 Em média, por semestre, são 25 crianças matriculadas. No segundo semestre de 2025, foram 
matriculadas 19 crianças. 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
diferentes infâncias que atravessam o espaço educativo, escutando atentamente suas vozes, 

gestos e narrativas. 

A partir desta breve apresentação, este artigo tem como objetivo relatar as práticas 

desenvolvidas nas turmas de infantil do PBMIH, destacando os desafios e os caminhos 

percorridos entre o primeiro e o início do segundo semestre de 2025. Ele está organizado, a 

partir daqui, em três seções: a primeira, “Infâncias em Movimento: Migração e Escuta Ativa 

no PBMIH”, apresenta o contexto e o perfil das crianças participantes; a segunda, “Português 

como Língua de Acolhimento: Sentidos e Encontros”, discute as práticas e princípios do 

PLAcC; e a terceira, “Infancializar a Prática: Experiências Pedagógicas no PBMIH”, 

compartilha experiências formativas e reflexões sobre práticas infancializantes no 

acolhimento das infâncias migrantes. 

Assim, propomos um olhar sobre espaços de escuta, criação e convivência, nos quais 

o aprender e o ensinar se constroem no encontro com o outro e na celebração da diversidade 

— lugares onde “o estrangeiro” deixa de ser apenas isso e passa a ser reconhecido pelo seu 

próprio nome, pela sua(s) língua(s) e pela sua história.  

 

INFÂNCIAS EM MOVIMENTO: MIGRAÇÃO E ESCUTA ATIVA NO PBMIH 

As infâncias que atravessam o Projeto Português Brasileiro para Migração 

Humanitária (PBMIH) são marcadas por deslocamentos, rupturas e reconstruções constantes. 

Cada criança que chega ao projeto carrega consigo histórias de travessia, línguas diversas e 

modos singulares de habitar o mundo. Nesse contexto, pensar as infâncias em movimento 

implica compreender que migrar, para essas crianças, não se limita a uma mudança 

geográfica, mas envolve transformações afetivas, culturais e linguísticas que atravessam suas 

experiências cotidianas. 

Ao longo dos encontros nas turmas do infantil, foi possível observar como o 

movimento migratório ressignifica a infância, convidando-nos a repensar o que significa “ser 

criança” em um espaço intercultural. Muitas dessas crianças vivem o desafio de aprender uma 

nova língua enquanto redescobrem modos de brincar, comunicar-se e pertencer. O PBMIH se 

torna, assim, um território de passagem e de permanência — um espaço onde múltiplas 

infâncias coexistem e se reconhecem mutuamente. 
Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
A heterogeneidade das turmas é um dos aspectos mais marcantes do trabalho: 

convivem crianças de diferentes idades, origens, repertórios linguísticos e níveis de 

escolarização. Por seu caráter não estanque, a turma de infantil do projeto não é fixa, mas se 

transfigura com o semestre. De acordo com as matrículas - que totalizam 19 crianças, no 

segundo semestre de 2025,  temos a média de idade e idioma falado: 

 
Gráfico 1: Idade das crianças 

 
Fonte: elaboração própria 

 
Gráfico 2: Idiomas falados 

 
Fonte: elaboração própria  

 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
Essa diversidade etária e linguística exige das educadoras e dos educadores uma 

postura de escuta ativa e sensível mais acentuada, que reconheça a criança como protagonista 

de sua aprendizagem. Escutar, nesse sentido, não se restringe a ouvir palavras, mas a perceber 

gestos, silêncios, expressões e formas de comunicação que extrapolam a língua oral. Como 

nos lembra Rinaldi (2004), “a escuta é uma atitude ética e política, um modo de estar com o 

outro”. No PBMIH, a escuta ativa - para além da língua - torna-se condição para o 

acolhimento e para a construção de vínculos entre sujeitos de diferentes trajetórias. 

Essa escuta, atravessada pela interculturalidade (Maher, 2007), revela-se nas práticas 

pedagógicas que buscam valorizar as identidades e os saberes das crianças migrantes. Ao 

compartilhar músicas, histórias, brincadeiras e culinárias típicas de seus países de origem, as 

crianças se tornam mediadoras culturais, possibilitando trocas que ultrapassam barreiras 

linguísticas e fortalecem o sentimento de pertencimento ao grupo. O brincar e a arte 

emergem, assim, como linguagens universais que permitem às crianças expressarem suas 

emoções, criarem novos significados e reconstruírem seus lugares no mundo. 

Nesse processo, o ato de migrar é também um ato de reexistência — um movimento 

de afirmação da vida e da esperança em contextos muitas vezes marcados pela 

vulnerabilidade. O PBMIH, ao oferecer um espaço de escuta, convivência e criação, reafirma 

a importância da infância como território de potência e transformação. É nesse encontro entre 

diferentes mundos, línguas e sensibilidades que se constrói o sentido de comunidade e 

acolhimento. 

Pensar as infâncias em movimento no PBMIH, portanto, é reconhecer que cada 

criança traz consigo uma bagagem de memórias e pertencimentos que se entrelaçam no 

cotidiano das aulas. A partir da escuta ativa, da ludicidade e da valorização das diferenças, o 

projeto contribui para que essas infâncias possam se expressar plenamente — não apenas 

como quem aprende uma nova língua, mas como quem encontra um espaço para ser, brincar 

e (re)inventar-se no encontro com o outro. 

 

PORTUGUÊS COMO LÍNGUA DE ACOLHIMENTO: SENTIDOS E ENCONTROS 

A partir das experiências vividas nas turmas do PBMIH, emergem reflexões sobre o 

papel do Português como Língua de Acolhimento com Crianças e Adolescentes (PLAcC). 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
Essa proposta vai além do aprendizado do idioma. Ele busca criar espaços de acolhimento, de 

escuta e de convivência coletiva, onde as crianças em situação de migração e refúgio possam 

se sentir seguras e compreendidas. Nessa perspectiva, ao se pensar e se trabalhar com 

propostas pedagógicas utilizando o PLAc, é imprescindível considerar a diversidade dos 

sujeitos de que dela fazem parte. Tendo em vista a pluralidade de crianças que frequentam as 

salas de aula, é importante reconhecer que toda turma é heterogênea, marcada por diferentes 

trajetórias, experiências e repertórios linguísticos e culturais. 

Nesse sentido,  considerar essa pluralidade, torna-se essencial reconhecer as múltiplas 

infâncias que coexistem. Cada criança vive sua infância de modo singular. Compreender essa 

diversidade de infâncias possibilita que o espaço educativo proporcione práticas 

culturalmente sensíveis aos conhecimentos de todas as crianças, valorizando seus modos de 

ser, de sentir e de se expressar. 

         Dessa forma, os princípios do PLAcC estão fundamentados  no reconhecimento do 

outro como sujeito de direitos, considerando as dimensões emocionais, sociais e políticas que 

atravessam o processo de aprendizagem. Somado a isso, a partir de reflexões inspiradas nos 

estudos de Paulo Freire (1996), compreende-se também a língua como um espaço de diálogo 

e de emancipação. Assim, as escolhas pedagógicas e articulam-se, intencionalmente, às 

vivências reais das crianças, buscando promover autonomia, participação social e integração. 

Está na base dessa escolha a premissa de que , “ensinar exige uma reflexão crítica sobre a 

prática” (Freire, 1996, p. 7). Assim, torna-se fundamental repensar e reconstruir 

continuamente as práticas de ensino - atividade que foi feita, de modo colaborativo, ao fim de 

cada encontro semanal 

         Como aponta Bakhtin (2006), a linguagem é um fenômeno social, histórico e 

ideológico, é por meio dela que passamos a existir e a atribuir sentidos ao mundo. Somos, 

portanto, seres constituídos pela linguagem. Nesse contexto, o projeto pedagógico do PBMIH 

nas turmas do infantil se configura como resposta aos desafios da diversidade no contexto 

educacional, no qual os espaços de troca constituem um processo de alteridade ao tomar 

consciência de si e do outro,  percebendo que cada um carrega uma visão de mundo. Assim, 

acolher e valorizar as expressões culturais trazidas pelas crianças é fundamental para se 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
favorecer  um diálogo intercultural, proporcionando a construção de pontes entre diferentes 

culturas. 

Nesse movimento  Maher (2007) reflete sobre a definição de interculturalidade. De 

acordo com a autora, “a cultura não é uma herança: ela é uma produção histórica, uma 

construção discursiva [...] é um processo ativo de construção de significados. Ela define 

palavras, conceitos, categorias, valores. E é com base nessas definições que vivemos nossas 

vidas.” (Maher, 2007, p. 8). Assim, compreende-se que a cultura é um processo dinâmico e 

contínuo de construção de sentidos, que se manifesta nas interações sociais e na forma como 

os sujeitos interpretam o mundo e a si mesmos. Sob essa perspectiva, a interculturalidade se 

configura como um espaço de encontro e diálogo entre diferentes culturas, possibilitando o 

reconhecimento da diversidade e a valorização das múltiplas identidades presentes no 

contexto educativo. 

Portanto, um projeto que tem como base a concepção de língua/linguagem que 

pressupõe que o falar e o ensino se faz com o outro e não  simplesmente pelo o outro, afinal,  

se trata de um Português como língua de Acolhimento COM crianças e adolescentes 

(PLAcC),  não se limita ao ensino da língua portuguesa, mas se configura como um gesto de 

acolhimento e de reconhecimento do outro em sua totalidade. Logo, ao criarem espaços de 

convivência e diálogo entre diferentes infâncias e culturas, reafirma-se o papel da educação 

como prática de liberdade e transformação social. Assim, o ato de ensinar e de aprender 

torna-se um movimento contínuo de construção de sentidos, em que e cada encontro é 

também uma oportunidade de (re)significar o mundo e a si mesmo 

 

INFANCIALIZAR A PRÁTICA: EXPERIÊNCIAS PEDAGÓGICAS NO PBMIH 

​ Aos conceitos básicos até aqui apresentados, especialmente o de PLAcC e o de 

interculturalidade, soma-se o conceito de “infancilizar”. Renato Noguera e Marcos Barreto 

(2018) desconstroem a palavra infância, contrapondo sua origem — e ideia — ocidental à 

noção africana de ubuntwana. Enquanto a primeira reduz a infância a uma fase transitória 

rumo à fala e à vida adulta, ubuntwana oferece outro horizonte: significa “a relação de estar 

afetado pela experiência de realizar-se como humano através de vivenciar relações com 

outros seres humanos”. E mais: “A infância é a condição de possibilidade de experimentação 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
da humanidade individual através da vivência com outros seres humanos, afirmação da nossa 

condição de seres interdependentes” (Noguera; Barreto, 2018, p. 631). 

Em consonância com os autores compreendemos a infância como um ato de abertura 

ao mundo — um encontro com o sensível e com o outro. Ao defendermos o ato de 

infancializar, propomos olhar para a criança não como quem ainda vai ser, mas como quem já 

é: reconhecer nela a potência de um outro modo de estar no mundo — mais aberto, mais 

sensível e mais relacional. 

Com isso em mente, e considerando o grupo com e para o qual trabalhamos, iniciamos 

o primeiro semestre explorando a noção de sentimentos (raiva, felicidade e tristeza), 

buscando conhecer e nos aproximar das crianças. Como o grupo é composto por crianças de 2 

a 9 anos, falantes e não falantes de língua portuguesa, precisávamos de ferramentas que 

sensibilizassem nossas propostas. É nesse ponto em que se insere a  literatura como elemento 

norteador dos encontros. 

Mais do que uma prática voltada à compreensão de textos, a leitura pode constituir-se 

como uma experiência: de linguagem, de pensamento e também uma experiência sensível — 

uma experiência em que está em jogo nossa própria capacidade de sentir. Como afirma Jorge 

Larrosa Bondía (2011, p. 11): 
 
Além de uma prática que consiste, basicamente, na compreensão de textos, a leitura 
pode ser uma experiência. Uma experiência de linguagem, uma experiência de 
pensamento, e também uma experiência sensível, emocional, uma experiência em 
que está em jogo nossa sensibilidade, isso que chamamos “sentimentos”. [...] O 
importante, a partir do ponto de vista da experiência, é como a leitura de Kafka ou de 
Platão, ou de Paulo Freire, ou de qualquer outro pode ajudar-me a dizer o que ainda 
não sei dizer, o que ainda não posso dizer, ou o que ainda não quero dizer. 
 

A literatura, portanto, foi a ponte que encontramos para ajudar as crianças — e a nós 

mesmas — a “dizer o que ainda não sabemos dizer, o que ainda não podemos dizer, ou o que 

ainda não queremos dizer”. 

No segundo semestre, já familiarizadas com as crianças e com as formas de expressão 

que havíamos construído juntas, partimos para uma nova proposta: trabalhar a noção de 

“outro”, por meio de temas ligados à natureza, como mostra a tabela a seguir. 

 
 
 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
Tabela 1: Quadro das propostas realizadas em 2025 

1º semestre: Foco no “eu” – identidade, emoções, expressão de sentimentos. 

Livro Objetivos Proposta 

Uma lagarta muito 
comilona, de Eric Carle 

Reconhecer as noções de 
tempo e de espaço 

Brincadeira de pega-pega com objetivo de 
montarmos nossa própria lagarta. 

Pedro vira 
porco-espinho, de 
Janaina Tokitaka 

Início do projeto sobre 
sentimentos: reconhecer e 
identificar formas de 
expressão do o sentimento 
de raiva. 

Construir nosso “porco-espinho” com aquilo que nos 
deixa bravos. 

Quando eu sinto medo, 
de James Missé 

Reconhecer e identificar 
formas de expressão do  
sentimento de medo. 

Brincadeira da bolinha de gude dentro de uma caixa. 

Quando eu me sinto 
triste, de James Missé 

Reconhecer e identificar as  
formas de expressão do  
sentimento de tristeza. 

Desenho livre sobre aquilo que às deixa triste. 

Quando eu me sinto 
feliz, de James Missé 

Reconhecer e identificar as 
formas de expressão do 
sentimento de felicidade. 

Experimentação com pó de giz.  

2º semestre: Foco no “outro” – relação com o mundo, escuta, partilha e curiosidade. 

Livro Objetivos Proposta 

Era uma vez um 
abacateiro, de Alaíde 
Lisboa 

Analisar  formas diferentes 
de se consumir abacate 
(interculturalidade) 

Provamos o abacate doce e salgado; fabricamos tinta 
com a sua semente. 

Talvez você consiga, de 
Imogen Foxell 

Exercitar as  noções 
psicomotoras e se 
sensibilizar pelo artesanato 
(barro). 

Esculturas com elementos naturais (flores, folhas) e 
com argila. 

Flores da primavera, de 
Ziraldo 

Expressar sobre mudanças 
de estação e celebrar o 
início da primavera. 

Colagens com flores naturais. 

A casa sonolenta, de 
Audrey Wood 

Praticar  noções 
psicomotoras. 

Montagem de miniaturas de casas e animais com 
elementos naturais. 

E foi assim que eu e a 
escuridão ficamos 
amigas, de Emicida 

Falar sobre  os animais de 
hábitos noturnos, bem 
como o medo de escuro. 

Teatro de sombras com mãos ou figuras recortadas 
de animais (coruja, saruê, grilo e morcego). 

Sou feita de retalhos, 
Cris Pizzimenti 

Vivenciar e expressar  e os 
sentimentos. 

Colagem com retalhos. 

 
Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
Para este artigo, propomos refletir sobre duas práticas desenvolvidas: “Talvez você 

consiga” e “E foi assim que eu e a escuridão ficamos amigas.” 

Na primeira, trabalhamos com modelagem em argila, atividade que favorece o vínculo 

com a natureza, o desenvolvimento da coordenação motora e a liberdade de criação. Ao 

infancializar a prática, o espaço pedagógico transformou-se em um território de autonomia e 

experimentação, onde até crianças não verbalizadas ou resistentes à textura da argila se 

sentiram convidadas a participar ativamente. Nessa experiência, a arte emergiu como 

linguagem sem palavras, fortalecendo vínculos, estimulando a oralidade e promovendo 

encontros significativos entre o “eu” e o “outro”. 
 

Figura 1: Proposta “Talvez você consiga” 

 
 

Na segunda proposta, buscamos explorar fenômenos naturais noturnos, vivenciar 

experiências com luz e sombra e ressignificar o medo do escuro, estimulando a imaginação e 

a expressão artística. A sala foi ambientada em meia-luz, com estrelas fluorescentes e sons de 

grilos, criando-se, assim, uma atmosfera acolhedora. No início, algumas crianças mostraram 

receio, mas logo se tornaram curiosas e envolvidas. Durante a contação de histórias, dois 

alunos mais velhos atuaram como “ajudantes do dia”, iluminando o livro com lanternas. No 

teatro de sombras, o grupo se encantou ao criar figuras inspiradas na vida noturna — saruês, 

morcegos, grilos e corujas —, transformando o medo inicial em curiosidade, cooperação e 

encantamento. 

 

 

 
 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
Figura 2: Proposta “E foi assim que eu e a escuridão ficamos amigas” 

 
 
Apesar da heterogeneidade da turma e das barreiras linguísticas, a arte mostrou-se 

uma forte aliada nos sábados das turmas do infantil. Mesmo com as limitações do espaço — 

salas de aula universitárias, com cadeiras altas, ausência de trocador e o constante fluxo de 

adultos pelos corredores —, o ambiente revelou-se possível para as experiências que 

vivenciamos. Encontramos na literatura e, sobretudo, nas artes, formas sensíveis de sustentar 

nossos encontros de sábado. A experiência, como a arte, é uma abertura para o mundo, como 

expressa o conto de Eduardo Galeano em A função da arte: 
 
Diego não conhecia o mar. O pai, Santiago Kovadloff, levou-o para que descobrisse o 
mar. Viajaram para o Sul. Ele, o mar, estava do outro lado das dunas altas, esperando. 
Quando o menino e o pai enfim alcançaram aquelas alturas de areia, depois de muito 
caminhar, o mar estava diante de seus olhos. E foi tanta a imensidão do mar, e tanto 
seu fulgor, que o menino ficou mudo de beleza. E quando finalmente conseguiu falar, 
tremendo, gaguejando, pediu ao pai: — Pai, me ensina a olhar! (Galeano, 2000, p. 
15). 
 

Esperamos continuar nos maravilhando com o olhar sensível das crianças, 

encantando-nos com as sombras, com as flores, com o simples. Que possamos desaprender e 

reaprender a olhar o mar pela primeira vez, para que o sentimento de ser “o outro” se dissolva 

e reste apenas o sentimento de ser — simplesmente — eu.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As experiências desenvolvidas nas turmas de infantil do Projeto de Extensão 

Português Brasileiro para Migração Humanitária (PBMIH) evidenciam o poder das práticas 

pedagógicas centradas na escuta ativa, na ludicidade e no acolhimento de crianças migrantes. 

A partir do ensino do Português como Língua de Acolhimento com Crianças e 

Adolescentes (PLAcC), foram construídos espaços de convivência intercultural, nos quais a 
Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
língua portuguesa atua como instrumento de diálogo, pertencimento e residência de 

identidades. 

O processo formativo dos educadores envolvidos revelou a escuta ativa como uma 

atitude ética e política essencial para considerar as múltiplas linguagens das crianças. Sob a 

perspectiva do infantilizar-se (Noguera; Barreto, 2018), reafirma-se a infância como um 

tempo de potência, criação e compartilhamento, propondo uma reflexão sensível e atenta 

sobre as práticas pedagógicas que têm as próprias crianças como referência. 

Dessa maneira, o PBMIH se consolida como um espaço de encontro e de 

transformação para as famílias migrantes e para os educadores em formação. As práticas 

desenvolvidas demonstram que a educação fundamentada na interculturalidade e na escuta 

ativa constitui um gesto de acolhimento, resistência e esperança. Que seguimos aprendendo 

com as infâncias em movimento, reaprendendo a olhar o mundo como quem o descobre pela 

primeira vez — como quem se torna apenas “eu”, e não mais “o outro”. 

 

REFERÊNCIAS  

BAKHTIN, Michail (Volochínov). Marxismo e filosofia da linguagem: problemas 
fundamentais do método sociológico da linguagem. 12. ed. São Paulo: Hucitec, 2006. 

BONDÍA, Jorge Larrosa. Experiência e Alteridade em Educação. Reflexão e Ação, v. 19, n. 
2, p. 04-27, 5 jul. 2011. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996. 

GALEANO, Eduardo. O livro dos abraços. Porto Alegre: L&PM, 2000. 

MAHER, Terezinha. Multiculturalismo e educação: entre a diferença e a exclusão. In: SILVA, 
Tomaz Tadeu da (Org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. 9. ed. 
Petrópolis:Vozes, 2007. p. 189-211. 

NOGUERA, Renato; BARRETO, Marcos. Infancialização: Ubuntu, Teko Porã e a infância 
como experiência ética. Childhood & Philosophy, Rio de Janeiro, v. 14, n. 31, p. 625–649, 
set./dez. 2018. 

RINALDI, Carla. Diálogos com Reggio Emilia: escutar, investigar e aprender. São Paulo: 
Paz e Terra, 2012, p. 124. 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 



 
RUANO, Bruna Pupatto; GRAHL, João Arthur; PERETTI, E. Português Brasileiro para 
Migração Humanitária (PBMIH): construindo um projeto de integração linguística, cultural e 
social.In: RUANO, Bruna Pupatto; SANTOS, J. P; SALTINI, L. (Orgs.) Cursos de 
Português como Língua Estrangeira no Celin-UFPR: práticas docentes e experiências 
em sala de aula. Curitiba: Editora UFPR. 2016, pp. 291-320. 

TONELLI, Juliana Reichert Assunção; SELBACH, Helena Vitalina; POÇAS, Letícia Maria 
Gonçalves.Crianças migrantes internacionais e o Português como Língua de Acolhimento: 
uma proposta de unidades temáticas multiculturais a partir de histórias infantis. Revista 
Brasileira de Linguística Aplicada, São Paulo, v. 45, n. 5, p. 105-126, 2024. 

Anais do XXI ENFOPLE 
Inhumas: UEG, 2025 

ISSN 2526-2750 


	INTRODUÇÃO 
	INFÂNCIAS EM MOVIMENTO: MIGRAÇÃO E ESCUTA ATIVA NO PBMIH 
	PORTUGUÊS COMO LÍNGUA DE ACOLHIMENTO: SENTIDOS E ENCONTROS 
	INFANCIALIZAR A PRÁTICA: EXPERIÊNCIAS PEDAGÓGICAS NO PBMIH 
	CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	REFERÊNCIAS  

