
ANAIS DA SEMANA DOS POVOS INDÍGENAS (SPI), 2025  

“Saberes Indígenas, Antropoceno e Emergência Climática” de 22 a 25 de abril.  

 

 

 

RELATO DE EXPERIÊNCIA* 

 

* PRODUZIDO NO ÂMBITO DO CURSO DE FORMAÇÃO PARA PROFESSORES EM HISTÓRIA E CULTURA 

INDÍGENA – 5ª ED. 2025, ENTRE 22/02 A 12/04/2025. 

 

 

Entre a arte e a memória: a educação kapinawá como ato de afirmação cultural 

Kássia Maria Queiróz da Silva1 

Joelma Carla da Silva2 

 

Resumo: 

O presente trabalho aborda a educação intercultural indígena no contexto do povo Kapinawá, 

em Pernambuco, destacando sua importância como forma de resistência cultural e afirmação 

da identidade indígena. Historicamente, os povos indígenas, como os Kapinawá, enfrentaram 

imposições educacionais coloniais que desconsideravam suas línguas, culturas e formas de 

organização social. Com a Constituição de 1988 e a Lei nº 11.645/2008, conquistaram direitos 

educacionais que garantem o ensino em suas línguas maternas e o reconhecimento de suas 

culturas. O modelo educacional Kapinawá é descrito como um exemplo de Educação Escolar 

Indígena (EEI), estruturado de forma a respeitar as necessidades e realidades culturais da 

comunidade, com destaque para o Projeto Político Pedagógico (PPP), que reflete a autonomia 

e identidade indígena. O currículo, baseado nos saberes ancestrais, integra arte, rituais e 

práticas culturais como formas de resistência à perda de identidade e preservação da memória 

cultural. A arte, especialmente, desempenha um papel central no ensino, permitindo aos 

jovens aprenderem sobre suas raízes e simbologias, enquanto mantêm vivas as tradições e 

saberes dos seus ancestrais. 

Palavras-chave: Povo Indígena Kapinawá; Educação Intercultural; Cultura Material. 

 

Introdução 

A educação intercultural indígena, em especial no contexto de Pernambuco, tem sido 

um terreno de resistência e luta contra as imposições coloniais que marcaram, por séculos, a 

história dos povos originários. O modelo educacional imposto aos indígenas, historicamente, 

não só desconsiderou suas línguas maternas, culturas e tradições, mas também procurou 

apagar sua identidade como povo originário de Pindorama, atual Brasil. A abordagem 

educacional que prevaleceu foi a dos missionários jesuítas, no século XVI, que viam os 

indígenas como “selvagens”, buscando “civilizá-los” e forçando-os a adotar a língua 

portuguesa, desvalorizando suas sabedorias e formas de organização social e comunitária.  

A partir da Constituição Federal de 1988, os povos indígenas conquistaram uma série 

de direitos fundamentais, incluindo o direito à educação escolar indígena. Este marco 

 
1

 Doutora em Arqueologia pela UFPE, Recife – PE. E-mail: kassiaqueiroz@hotmail.com. Link Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/4696771877927132. 
2
 Licenciatura em Letras pela UFRPE, Surubim – PE. Link Lattes: http://lattes.cnpq.br/0952760320110929. 



ANAIS DA SEMANA DOS POVOS INDÍGENAS (SPI), 2024  

“Saberes Indígenas, Antropoceno e Emergência Climática” de 22 a 25 de abril.  

 

 Rev. Anais SPI e-025001003 Página | 2 

 

 

histórico representa uma importante vitória, fruto da luta dos povos indígenas que, em uma 

grande mobilização, por seus direitos territoriais, culturais e educacionais. No artigo 210, 

parágrafo 2º, a Constituição assegura que, embora o ensino fundamental seja ministrado em 

língua portuguesa, as comunidades indígenas têm direito de utilizar suas línguas maternas e 

seus processos próprios de aprendizagem. 

Além disso, a promulgação da Lei nº 11.645/2008, que tornou obrigatório o ensino 

sobre a história e cultura dos povos indígenas nas escolas brasileiras, tem sido um passo 

significativo para garantir que os indígenas possam contar sua própria história e resgatar suas 

raízes culturais e ancestrais. No entanto, a grande questão que persiste é como implementar 

essa educação de forma que ela realmente reflita os saberes e as perspectivas indígenas, sem 

os atravessamentos de uma visão eurocêntrica. 

A Educação Escolar Indígena (EEI) é um modelo educacional intercultural, específico 

e diferenciado, que deve ser estruturado a partir das realidades e necessidades dos povos 

indígenas, respeitando suas línguas, culturas e formas de organização social. (Silva, 2023). 

A construção de um Projeto Político Pedagógico (PPP) para as escolas indígenas é um 

desafio, pois exige um processo de articulação entre os saberes tradicionais e as exigências do 

sistema educacional formal. De acordo com as Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação Escolar Indígena (DCNEEI, 2012), o PPP deve ser uma expressão da autonomia e 

da identidade da escola indígena, refletindo os desejos e as expectativas das comunidades 

sobre o processo educativo. Isso implica em um currículo que reconheça a diversidade 

cultural e linguística dos povos indígenas, e que, ao mesmo tempo, promova a troca e o 

respeito entre as diferentes culturas (Silva, 2023). 

No entanto, como aponta Arroyo (2013), o currículo tradicional brasileiro, ao ser 

imposto de forma rígida e engessada, muitas vezes se coloca em oposição à criatividade e à 

flexibilidade necessárias para uma educação crítica e emancipadora. Para que o currículo 

indígena se torne um espaço de liberdade, deve ser possível integrá-lo com as práticas 

culturais, os modos de vida e as lutas sociais dos povos indígenas, sem que isso se reduza a 

um simples cumprimento de normas ou regras pedagógicas. 

A proposta pedagógica de Freire (2015) também é essencial nesse contexto, à prática 

educativa deve ser entendida como uma prática social e política, em que o professor, em sua 

função de educador decolonial, amplia seu compromisso com a emancipação dos povos. A 

autonomia do professor indígena, bem como sua capacidade de dialogar com os saberes 



ANAIS DA SEMANA DOS POVOS INDÍGENAS (SPI), 2024  

“Saberes Indígenas, Antropoceno e Emergência Climática” de 22 a 25 de abril.  

 

 Rev. Anais SPI e-025001003 Página | 3 

 

 

ancestrais e com as necessidades contemporâneas da sua comunidade, são fundamentais para 

que a educação se torne um verdadeiro instrumento de transformação social. 

O currículo Kapinawá, reflete essa abordagem diferenciada e intercultural, pois leva 

em consideração as particularidades da etnia Kapinawá, que busca garantir a transmissão de 

seus saberes e valores de geração em geração, de forma autêntica e autônoma. Para a etnia 

Kapinawá, a educação não se limita ao ensino formal, mas está profundamente ligada à 

preservação de sua história, território e cultura. O currículo Kapinawá não se impõe de fora 

para dentro, mas é construído a partir das vivências e necessidades da comunidade, 

respeitando sua identidade e autonomia (Silva, 2023). 

 

A Educação como Preservação da Memória Cultural 

Durante o mês de novembro de 2022, foi realizado visita à escola localizada na Aldeia 

Ponta da Várzea no Território Indigena Kapinawá, na ocasião tivemos a oportunidade de 

conversar com alguns educadores sobre a prática da educação Kapinawá, bem como foi 

possível assistir a uma aula de artes ministrada a alunos do fundamental I. Importante 

pontuarmos que o Povo Kapinawá conta com várias escolas estaduais distribuídas em seu 

território, e tem como lema: Educação é um direito, mas tem que ser do nosso jeito. 

Esse lema surge como forma de luta e resistência do povo Kapinawá, que entende a 

necessidade de se aprender o que a sociedade não indígena pede, mais que compreende que 

para além dessa necessidade a cultura e tradição precisa ser ensinada e passada de geração em 

geração. O corpo docente das escolas do povo Kapinawá é 100% composto por indígenas 

Kapinawá. 

Ao longo das conversas foi possível identificar a importância da disciplina de artes, 

pois através desse espaço é passado para as crianças saberes ancestrais por meio de 

professores que são detentores desses saberes surgindo assim uma profunda relação entre arte, 

memória e identidade cultural, e como essas dimensões se entrelaçam na educação de novas 

pessoas e gerações. Ao compartilhar suas práticas de ensino com os jovens, não estão apenas 

transmitindo habilidades técnicas, mas, mais importante, estão preservando e perpetuando as 

tradições e saberes que foram passados a ele por seus antepassados. Dessa forma, seu trabalho 

revela não apenas um exercício de ensino e aprendizagem, mas um gesto de resistência 

cultural, em um contexto em que as culturas indígenas frequentemente enfrentam o risco de 

desaparecimento ou apagamento. Nesse contexto, os professores podem ser vistos como um 

guardião da memória cultural e protagonistas na luta pela continuidade da herança indígena. 



ANAIS DA SEMANA DOS POVOS INDÍGENAS (SPI), 2024  

“Saberes Indígenas, Antropoceno e Emergência Climática” de 22 a 25 de abril.  

 

 Rev. Anais SPI e-025001003 Página | 4 

 

 

Ao longo das conversas, fica claro que a arte desempenha um papel central na 

formação das novas gerações indígenas Kapinawá, o fazer de maracás, colares e outros 

objetos tradicionais, são utilizadas para ensinar os mais jovens não só sobre técnicas de 

artesanato, mas sobre o significado profundo dessas produções dentro de sua cultura. O 

maracá, confeccionado nas aulas, não é apenas um instrumento musical ou decorativo; ele é 

uma ponte para o passado, um elo com os ancestrais e um meio de conexão com o mundo 

espiritual. Ao ensinar as crianças a fazer maracás ou a confeccionar trajes indígenas e 

acessórios como os colares, os professores não estão apenas transmitindo um conhecimento 

técnico, mas também possibilitando que as crianças se apropriem de suas raízes e 

compreendam o simbolismo de cada elemento que criam, na figura 1 podemos observar as 

crianças durante a aula de arte.  

Figura 1: Aula de artes na Escola Estadual Barão do Rio Branco, na Aldeia Ponta da Varzéa. 

 

Fonte: Acervo pessoal (2022) 

Além de ser uma prática de ensino, o ato de fazer arte é para Seu Gilvan indígena 

Kapinawá e professor de artes, uma maneira de afirmar a identidade indígena. Ele compartilha 

com seus alunos o valor e a significância dos materiais com os quais trabalham: as sementes, 

a madeira, os colares, cada um com sua história, com suas propriedades curativas ou 

espirituais. Quando ele fala sobre a semente de Mukunan, por exemplo, ele não está apenas 

explicando suas características naturais, mas também o papel que ela desempenha como um 

objeto de proteção dentro da cultura indígena Kapinawá. Esse tipo de conhecimento prático 



ANAIS DA SEMANA DOS POVOS INDÍGENAS (SPI), 2024  

“Saberes Indígenas, Antropoceno e Emergência Climática” de 22 a 25 de abril.  

 

 Rev. Anais SPI e-025001003 Página | 5 

 

 

não é meramente informativo, é também uma maneira de afirmar e preservar a cosmovisão do 

povo Kapinawá. 

Durante as conversas os professores enfatizam que a memória cultural é a base de seu 

trabalho pedagógico. Eles entendem que o conhecimento sobre rituais, danças e a confecção 

de objetos e o repasse desses saberes trata-se de um compromisso com a preservação de uma 

cultura ancestral. Reconhecendo que os saberes que compartilha com seus alunos não são 

apenas para o presente, mas têm uma função primordial: garantir que sua cultura não seja 

esquecida. Ao ensinar sobre a história das sementes, os materiais e os rituais, oferecem aos 

seus alunos um caminho para conectar-se com suas origens e sua identidade cultural.  

É pontuado, ainda, a necessidade de respeitar a natureza sabendo onde e quando 

coletar a matéria-prima para a cultura material produzida, dessa forma não acontecerá um 

esgotamento e depredação na natureza, que para os Kapinawá são espaços sagrados.  

Também é ensinado a registrar a data de retirada da madeira para confecção de objetos, 

como maracás, revelando preocupação com a autenticidade e a preservação do processo, os 

professores também documentam o processo, criando uma linha do tempo que conecta cada 

material a uma data, a um ritual, a uma história. Esse tipo de registro é mais do que uma 

questão burocrática; é uma forma de marcar a importância do que é feito, é uma forma de 

resistência frente à possibilidade de apropriação cultural e perda de identidade. O simples ato 

de registrar a origem de um material se transforma em um rito de resistência e valorização de 

sua própria história. 

Outro ponto relevante do depoimento observado durante a visita é a integração dos 

rituais espirituais, como o toré e o coco, nas aulas. Pois para o povo Kapinawá a escola é 

também espaço de ensinar a vivência da espiritualidade e dos rituais. O uso do maracá, o 

canto e o movimento são formas de expressão que conectam as crianças ao mundo espiritual, 

que é parte integrante da experiência indígena. O ensino de rituais e a vivência deles na sala 

de aula reforçam a ideia de que a educação indígena não pode ser vista como um simples 

processo de transmissão de conhecimento técnico, mas sim como uma experiência integrada, 

em que arte, cultura e espiritualidade estão entrelaçadas. 

 

Conclusão 

A educação intercultural indígena, especialmente no contexto do povo Kapinawá, é um 

processo de resistência e reafirmação identitária diante de séculos de opressão e tentativas de 

apagamento cultural. Ao combinar saberes ancestrais com os desafios impostos pelo sistema 



ANAIS DA SEMANA DOS POVOS INDÍGENAS (SPI), 2024  

“Saberes Indígenas, Antropoceno e Emergência Climática” de 22 a 25 de abril.  

 

 Rev. Anais SPI e-025001003 Página | 6 

 

 

educacional formal, a educação Kapinawá não só preserva as tradições e a memória cultural, 

mas também fortalece a autonomia e a identidade dos povos indígenas. Através da arte, dos 

rituais e da valorização da cosmovisão indígena, as escolas Kapinawá se tornam espaços de 

ensino que vão além da mera transmissão de conteúdos; elas são locais de conexão profunda 

com o passado, o presente e o futuro da comunidade. Os professores, como guardiões dessa 

memória cultural, desempenham um papel central na preservação da cultura indígena, 

assegurando que os saberes não se percam e que as novas gerações continuem a caminhar em 

direção ao fortalecimento de sua identidade. Assim, a educação indígena, ao integrar os 

conhecimentos tradicionais com as necessidades contemporâneas, não apenas contribui para a 

resistência cultural, mas também para a construção de um futuro em que os povos originários 

possam viver com dignidade, respeito e autonomia, dentro e fora das suas comunidades. 

 

Referências Bibliográficas 

ARROYO, M. G. Currículo, território em disputa. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. BARDIN, 

Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011. 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação Básica. Resolução 

CNE/CEB n. 5, de 22 de junho de 2012. Define Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação Escolar Indígena na Educação Básica. Brasília, DF: Conselho Nacional de 

Educação, 2012. Disponível em: https://abrir.link/c4Tur. Acesso em: 30 jan. 2022. 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Parecer CNE /CEB nº 

13/2012. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena na Educação 

Básica. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 15 jun. 2012. Seção 1, p. 18. 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Básica. Base Nacional Comum 

Curricular: educação é a base. Brasília: Ministério da Educação, 2018. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência 

da República, 2022. https://abrir.link/RDLZf. Acesso em: 3 mar. 2022. 

BRASIL. Referencial curricular nacional para as escolas indígenas (RCNEI)/Ministério da 

Educação e do Desporto, Secretaria de Educação Fundamental. - Brasília: MEC/SEF, 1998. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2015. GASPAR, 

Lúcia. Toré. Pesquisa Escolar Online, Fundação Joaquim Nabuco, Recife. 2011. Disponível 

em: <http://basilio.fundaj.gov.br/pesquisaescolar/>. Acesso em: 14 jun. 2023. 

KAPINAWÁ, Povo. Projeto Político Pedagógico. Pernambuco.47p. 2015. 

KAPINAWÁ, Povo. Currículo Intercultural Indígena Kapinawá. Pernambuco. 78p. 2018. 



ANAIS DA SEMANA DOS POVOS INDÍGENAS (SPI), 2024  

“Saberes Indígenas, Antropoceno e Emergência Climática” de 22 a 25 de abril.  

 

 Rev. Anais SPI e-025001003 Página | 7 

 

 

KAPINAWÁ, Povo. Texto Oficial do Currículo Intercultural Indígena Kapinawá. 

Pernambuco. 17p. 2022. 

KAPINAWÁ, Povo. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. Lei 9.394/96. Brasília. 

1996. 

SILVA, Joelma Carla Da. EDUCAÇÃO É UM DIREITO, MAS TEM QUE SER DO NOSSO 

JEITO: LINGUAGENS NO PROJETO POLÍTICO PEDAGÓGICO E NO CURRÍCULO DO 

POVO KAPINAWÁ - 2023. 

SILVA, Kássia Maria Queiróz da. PERCEPÇÃO E APROPRIAÇÃO DO PATRIMÔNIO 

ARQUEOLÓGICO DO VALE DO CATIMBAU PELOS POVOS INDÍGENAS 

KAPINAWÁ: UM ESTUDO SOB O OLHAR DA ARQUEOLOGIA PÚBLICA. 

2017.Trabalho de Conclusão de Curso. Departamento de Arqueologia, Centro de Filosofia e 

Ciências Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE. 2017. 

SILVA, Kássia Maria Queiróz da. ESSA HISTÓRIA É MINHA: A RELAÇÃO DO POVO 

KAPINAWÁ COM O PATRIMÔNIO ARQUEOLÓGICO DO VALE DO CATIMBAU. 

2020. Dissertação (Mestrado em Arqueologia) - Programa de Pós-Graduação em Arqueologia, 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE. 

2020. 

 


